KRONIK

Lepas Dasi, Pakai Blangkon

Majalah Tempo (8 Agustus 1981, hal. 24 —
25) memaparkan berita “’Lahirnya Dalang Bu-
dha’* dalam rubrik “Agama’ dan bukan "”Kese-
nian” (teater, misainya). Pengkotakan demiki-
an tak perlu dipersoalkan. Namun perlu disebut
untuk menunjukkan hubungannya dengan apa
yang dituiis pada alinea sebelum terakhir:

"Bila semuanya sukses, 'wayang Budha’' —
yang kiranya sudah menjadi formal setelah wi-
suda ini — akan bisa merupakan tambahan {sa-
yang, tak dijelaskan tambahan apa? A.H.) yang
agaknya bisa lebih teguh dibanding misalnya
‘'wayang Wahyu' (Katolik) maupun 'wayang
Pancasila’’.

Yang rupanya belum sempat dikenal orang
adalah ‘Wayang Warta Nghesti Raharja’ (Kris-
ten Protestan) yang lahir dari kandungan
LEPKI (Lembaga Pelayanan Kristen) di Malang
28 Pebruari 1980 dan sudah mempergelarkan
lakon lebih dari 15 kali dalam usianya yang se-
muda itu. Kegesitan kelompok ini memang pa-
tut diperhitungkan. Romo P.S. Sutopanitro
S.Y. misalnya, pernah mengaku bahwa wa-
yang Warta ini lebih "berani’’ daripada “‘wa-
yang Wahyu"', misainya dalam mempergelar-
kan adegan goro-goro. Kalau mau, masih bisa
kita tambahkan dengan lagu-lagu waranggana
mereka, yang diambil dari lagu-lagu rohani ge-
reja.

%

Apa boleh buat, harapan yang diungkapkan
Tempo di atas mungkin amat benar. Pada ha-
kekatnya Budha punya tempat lebih longgar
dalam kesenian wayang daripada Kristen. Wa-
lau kelonggaran itu tidak sebesar bagi agama
Hindu.

Yang cukup menggelitik untuk dikutip, H.
Ulbricht dalam bukunya Wayang Purwa (1970,
him. 24, Kuala Lumpur: Oxford University
Press) mencatat bahwa nama Yesus Kristus
sudah disebut-sebut dalam dunia pewayangan
sebagai putera Allah. Sedang kaum Muslim
hanya mengakui tokoh ini sebagai seorang
nabi. Hal ini ditafsirkan Ulbricht sebagai pe-

444

ngaruh dari para pelaut Portugis (sebelum
masuknya pengaruh Islam) yang pertama kali
mendarat di pantai Jawa pada tahun 1511.

Namun toh pada prakteknya, agama Kristen
dan Katolik selama bertahun-tahun sering di-
anggap kurang ''memasyarakat’’. Para penye-
bar agamanya sering dianggap kurang melebur
dalam budaya masyarakat setempat. Mereka
lebih kebarat-baratan. Anggapan itu juga san-
ter di dalam kalangan pemeluk agama itu sen-
diri: sebagai suatu kesadaran mawas-diri.

Karena itulah bila ada yang kurang kerasan
dengan tata gerejani yang lebih banyak ber-
sumber dari benua Eropah pada beberapa pu-
luh tahun yang silam, daripada tanah air sen-
diri, wajarlah bila ada usaha-usaha mem’pri-
bumi’'kan kegiatan agamawi mereka. Wayang
adalah salah satu medium.

Tentu saja usaha ini tidak mudah. Tentu
bukan tanpa tentangan dan bentakan dari kiri
— kanan. Ketidakmudahan kerja-payah ini per-
lu dipaparkan secara mendalam oleh Ds. Broto
Semedi STh, dalam suatu makalahnya "Mem-
beritakan Injil dengan 'Wayang’?"’ pada suatu
diskusi panel yang diselenggarakan Pusat Ko-
munikasi Antar Budaya di kampus Universitas
Kristen Satya Wacana, 30 Mei 1981. Tanpa
berniat mengurangi penghargaan terhadap
usaha ke arah itu, Bapak Semedi mengungkap-
kan betapa telah bersenyawanya bentuk dan isi
wayang secara kokoh selama berabad-abad.
Menggunakan bentuk dari wayang dan meng-
isinya dengan pesan lain, apakah mungkin
dapat dicerna oleh publik wayang? Mengganti
sebagian dari bentuk yang sudah mapan de-
ngan bentuk yang baru apa juga bisa pas?
Mengganti bentuk dan isi secara total berarti
tidak berkesenian wayang lagil

Namun tantangan dan perlawanan kaum
Kristen yang lain tidak selalu selogis dan se-
nalar Bapak Broto Semedi yang calon Doktor
itu. Salah seorang panitia yang akan mempa-
gelarkan pertunjukan wayang kulit dari kelom-
pok Wayang Warta Nghesti Raharja di Salatiga
setelah diskusi tersebut pernah punya cerita

Diunduh dari <arielher\’/anto.wordpress.com>

yang mengharukan. Karcis tontonan yang per-
nah dijajakan di salah satu gereja di kota ini di-
sobek-sobek dengan amarah oleh salah se-
orang tokoh gereja setempat.

Karena itulah, usaha menggali sumber bu-
daya pribumi untuk kepentingan agama oleh
beberapa kalangan Nasrani ini selalu dikerjakan
dengan penuh kehati-hatian dan sikap selalu
siap dicaci orang. Keteguhan dibina dalam ba-
tin. Sebab mereka percaya, untuk jadi Kristen
tak perlu jadi seperti orang Bule. Untuk menye-
barkan agama Kristen tak perlu memakai baha-
sa-bahasa berat seperti ‘'Haleluya!’’ Tapi lebih
baik memakai bahasa komunikasi publik yang
justru tidak “’Kristen’” sekalipun!

Barangkali, kehati-hatian ini yang bisa men-
jelaskan mengapa Wayang Wahyu tidak di-
namakan Wayang Katolik, mengapa Wayang
Warta tidak dinamakan Wayang Kristen Pro-
testan.

L2 2]

Setelah menyelesaikan perlawatan pentas
Wayang Warta di Jawa Tengah dan Jawa Ti-
mur beberapa bulan yang lalu, LEPKI! ingin
memperluas cakrawala kerjanya di luar batas
wayang kulit. Diundangnya beberapa seniman
(teater tradisional Jawa) yang beragama Kris-
ten untuk dipertemukan dalam suatu Saraseh-
an di kota Malang, akhir Juli yang laiu. Terma-
suk diantaranya: seniman wayang, seniman
ketoprak dan seniman ludruk.

Banyak masalah dibongkar-pasang dalam
Sarasehan tersebut. Bagaimana membuat ke-
seimbangan antara yang “Seni Wayang Jawa'"
dan yang "‘Kristen”, tanpa melukai salah satu-
nya.

Satu hal yang saya kira kurang diperhatikan
oleh penyelenggara Sarasehan tersebut. Hasil
yang dicapai Sarasehan mungkin semakin
besar seandainya saja acara itu lebih terbuka
bagi para seniman “modern” (sekedar istilah
untuk membandingkan dengan yang dicap

‘tradisional’’), tidak perlu harus memoprioritas-
kan seniman tradisional yang lanjut-usia, walau
peran mereka tidak kecil.

Tatkala orang melepaskan suatu bentuk ke-
senian teater dari tradisi masyarakatnya untuk
diolah sendiri dan dibentuk menjadi wujud
yang baru, kesenian tersebut sulit untuk bisa
disebut sebagai kesenian tradisional lagil Pe-
kerjaan seperti itu biasanya bukan pekerjaan
seniman tradisional. Walau ini tidak berarti
bahwa seniman tradisional tidak melakukan
perubahan kreatif sama sekali dalam mengolah
seni tradisional. Namun peluang untuk itu bagi-
nya relativ terlalu kecil.

Padahal membuat tontonan teater bernafas-
kan Kristen dengan mengambil sumber bahan
dari kesenian tradisional, menuntut penciptaan
yang baru dari aslinya seperti yang digarap oleh
seniman teater moderen akhir-akhir ini. Perlu
diingat, bahwa akhir- akhir ini ada kecende-
rungan yang kuat di kalangan seniman teater
Indonesia mutakhir {yang dulu biasa dicap:
moderen) untuk menggali sumber budaya tra-
disional dalam proses penciptaan karyanya
bagi masyarakat Indonesia moderen.

Ini berarti, semakin lama semakin tidak rele-
van untuk memisah-misahkan kesenian tradi-
sional {yang berusaha memoderenkan diri) dan
kesenian moderen (yang kelaparan sumber as-
pirasi budaya tradisional). Karena itulah usaha
mewujudkan sebentuk kesenian baru dari sum-
ber kesenian tradisional tak usah dibatasi
hanya untuk kalangan lanjut usia yang me-
namakan dirinya seniman tradisional.

Memisah-misahkan kesenian teater indone-
sia mutakhir dengan istilah-istilah tradisional
dan moderen, sering menjadi sia-sia seperti
mempersoalkan wayang Budha, Wahyu, atau
Warta itu kegiatan agama atau kesenian?

Ariel Haryanto

Generasi Kosong Budaya

Dick Hartoko, budayawan kenamaan dari
Yogya, mengungkapkan ilustrasi mengenai ke-
inginan atau kemungkinan kembalinya arah ke-
budayaan dari keadaannya sekarang ini menuju

kebudayaan asli. Gerak kembali pola kebu-
dayaan yang ada sekarang ini bagai seekor
kuda yang mau kembali ke kandangnya, tetapi
kandangnya sudah ganti rupa dan ia ditung-

445






