Soal lkut Campur U

ENGAN MENGGUNAKAN KEKERASAN BER-

senjata, Perdana Menteri Kedua Kamboja, Hun Sen,
untuk sementara berhasil menguasat pemerintahan di
negeri itu. Perdana Menteri Pertama Norodom Rana-
nddh yang dltaklukannya menggambarkan tindakan Hun Sen se-
bagai sebuah kudeta yang harus dilawan tuntas, kalau bisa, dengan
bantuan diplomasi dan masyarakat internasioal. Kalau tidak, ya,
dengan konfrontasi, termasuk kekerasan tandingan. Ada kabar,
Ranariddh telah mengirim surat ke Taiwan, minta bantuan senjata.

Kasus di Kamboja melontarkan sekali lagi sebuah pertanyaan
universal: benarkah kekerasan berdarah merupakan cara paling
manjur—kalau bukan satu-satunya cara manjur—dan sekaligus
cara yang paling umum dipakai manusia untuk menyelesaikan
sebuah sengketa, atau menggapai kekuasaan. [lmuwan Prancis,
Ernest Renan, mungkin sekali akan menjawab pertanyan itu de-
ngan “ya”, betapapun sedihnya jawaban itu harus diberikan.
Dan, ia bukan satu-satunya ilmuwan yang berpandangan demi-
kian.

Yang jelas, sejarah dunia mengenal jayanya kelas samurai,
ksatria, dan rezim-rezim birokrat militer di sejumlah kawasan di
dunia. Itu pula sebabnya pabrik senjata—yang produknya hanya
bagus bila mampu melukai, menyiksa, atau membinasakan ma-
nusia sekaligus—menjadi salah satu industri besar dan sumber
nafkah banyak manusia lain.

Kekerasan berdarah memang sering dicaci dan dikutuk di ma-
na-mana. Makian itu bukan monopoli warga sipil. Tak kurang-
kurangnya pejabat militer juga menentang digunakannya cara-
cara kekerasan untuk menyelesaikan sengketa sosial atau politik.
Tapi, itu di lingkup kata-kata.

Dalam praktiknya, kekerasan dipakai oleh berbagai pihak bu-
kan sekadar untuk menyelesaikan masalah atau menggapai ke-
kuasaan yang lalim. Bukan hanya oleh kaum primitif atau tentara,
melainkan hampir semua warga dunia. Dari hansip, anak remaja,
suporter sepak bola. sopir bus, preman, hingga para ayah dan
suami. Bahkan, yang sangat ironis, menurut pengamatan Renan
hampir 100 tahun lalu, kekerasan ternyata merupakan landasan
utama terbinanya kesatuan dan persatuan masyarakat di berbagai
tempat di dunia. Juga, dalam lingkup nasional.

Pengamatan universal yang sangat menyedihkan itu menda-
patkan sejumlah pembuktian dari sejarah berbagai masyarakat
di kawasan kita sendiri. Kekerasan merupakan bagian yang ma-
hapenting dalam seluruh sejarah bangsa negara di Asia Tenggara,
baik secara keseluruhan sebagai sebuah kawasan regional, mau-
pun secara individual sebagai kumpulan sejumiah bangsa-negara.

Tanpa kekuatan perang, tak ada ekspansi kolonial Eropa yang
mewarnai seluruh peradaban dunia 300 tahun paling belakang.
Tanpa kekerasan, tak ada yang dinamakan Asia Tenggara. Tanpa
kekerasan, tak ada Indonesia, Hindia Belanda, atau Orde Baru.
Kekuatan militerlah, khususnya dari Amerika Serikat di sekitar
Perang Dunia I, yang membentuk geografi Asia Tenggara, terdiri
dari 10 negara yang semula hendak dipersatukan dalam ASEAN
minggu depan

Kekerasan politiklah yang membentuk tiap-tiap bangsa-ne-
gara di kawasan itu lewat sejarah kolonial (kecuali Thailand).
Bukan hanya di Myanmar (di bawah rezim junta militer, SLORC)

i
|
|
|
|
i
|
|
|
|
|
|
1
|

|
|
i

kekerasan telah membina terbentuknya berbagai pemerintah di
Asia melewati pertikaian berdarah di antara saudara sebangsa-
setanah air. Dalam dua dasawarsa ini, kawasan Asia Tenggara
disebut sebagai ""keajaiban Asia” berkat pertumbuhan ekonomi
yang menakjubkan. Hal ini sedikit banyak dicapai lewat program
stabilitas politik yang seringkali berarti suksesnya kekerasan
digunakan untuk menindas lawan politik oleh yang berkuasa.
Perkecualian tentu saja ada. Orang-orang seperti Ramos-Hor-
ta, Aung San Suu Kyi, Soekarno-Hatta, Megawati Soekarnoputri,
Budiman Soedjatmiko, Sri-Bintang Pamungkas, atau Mohandas
Gandhi adalah sebagian kecil dart mereka yang percaya bahwa
politik dapat diperjuangkan dengan cara-cara nonkekerasan, Tentu
saja, masih banyak perjuangan nonkekerasan lainnya. Tapi, itulah
sebagian dari mereka yang bukan hanya berjuang, melainkan juga
mencapai hasil perjuangan yang sulit diabaikan sejarah
Persoalannya, kalaupun benar bahwa ”pada akhirmnya” sejarah

D&R, 26 Juli 1997



manusia adalah sejarah adu otot seperti perikehidupan dinosaurus,
apakah ini merupakan sebuah hukum sejarah? Apakah ini sesuatu
yang harus diterima apa adanya, dengan terpaksa, sedih atau malu?
Ataukah ini sekadar sebuah pengakuan atas realitas sejarah yang
selanjutnya harus dilawan, dan bukan sekadar disembah atau di-
lestarikan? Persoalannya, kalaupun benar kekerasan telah menjadi
panglima dalam kehidupan umat manusia, apakah sikap kita ter-
hadapnya?

Pertanyaan-pertanyaan itu tak hanya keluar dari medan per-
tempuran di Kamboja. Tidak hanya tertuju kepada Dewan
Keamanan PBB atau sidang menteri negara-negara ASEAN. Ia
menjadi pertanyaan universal untuk kita serua. Sebab, kekerasan
tampil dan beranak-pinak secara cepat di berbagai tempat dalam
kehidupan sehari-hari orang biasa juga.

Bagaimana dan haruskah kita bersikap terhadap merajalelanya
praktik kekerasan sebagai alat untuk mencapai tujuan? Dalam

KoLOM

rusan Kamboja Itu

Ariel Heryanto*)

wacana mutakhir, pertanyaan itu muncul dalam beberapa rumusan
berbeda. Misalnya, ada yang mempertanyakan, tidakkah seha-
rusnya kita punya kepedulian kepada masalah-masalah hak asasi,
diskriminasi terhadap kelompok rentan (anak-anak, lanjut usia),
minoritas, perempuan, dan sebagainya? Ada pihak lain yang
merumuskan secara negatif apakah pantas kita ikut-campur’™
urusan orang yang menggunakan kekerasan terhadap sesamanya,
padahal mereka bukan orang dari suku kita sendiri, dan kelompok
agama kita sendiri, atau dari sesama warga bangsa sendiri? Yang
satu berpikir universalis (kemanusiaan), yang lain isolasionis/
sektarian/primordial.

Di sini krisis Kamboja memaksa elite politik ASEAN meng-
hadapi ujian yang menyulitkan dan bisa memalukan. Ranariddh
menyerukan masyarakat internasional, khususnya Amerika Se-
rikat dan ASEAN, agar ikut menekan Hun Sen dan membantu
memecahkan persoalan di Kamboja secara diplomatis. Sebalik-
nya, Hun Sen mengancam masyarakat internasional untuk tidak
”ikut campur” urusan dalam negeri Kamboja. Teguran ini juga
ditujukan kepada ASEAN yang justru menjadi pelopor utama
kebijakan “’jangan ikut campur” karena seringnya menghadapi
gugatan masyarakat internasional dalam pelanggaran hak-hak
asasi.

Seandainya krisis Kamboja akan berlarut-larut, apakah
ASEAN akan mengkhianati propagandanya sendiri untuk tidak
saling ikut campur urusan dalam negeri orang lain? Pantas diingat
persetujuan damai antara pemerintah Ramos dan perjuangan
bangsa Moro di Mindanao tercapai berkat campur tangan
ASEAN, khususya Indonesia. Kalau ASEAN berniat baik untuk
membantu memecahkan krisis di Kamboja, mereka harus mencari
istilah lain, menggantikan istilah ikut campur, agar menyela-
matkan muka sendiri.

Ataukah ASEAN akan bertindak lebih pragmatis: menerima
Hun Sen sebagai wakil pimpinan politik Kamboja. Bukan karena
ASEAN tidak mengakui adanya krisis di negeri itu, melainkan
bisa saja ASEAN memilih untuk tidak mempersoalkan krisis itu
dengan alasan itu urusan orang Kamboja sendiri—dan ASEAN
tak usah ikut campur. Terlepas dari bagaimana Hun Sen meng-
gunakan kekerasan untuk menduduki puncak kekuasaan, fakta-
nya, dialah orang yang sedang berkuasa.

Dengan logika demikian, ASEAN telah merangkul junta mi-
liter SLORC di Myannar untuk menjadi bagian dari perhimpunan
regional itu. Di Australia, pemerintah menggunakan logika de-
mikian untuk menghadapi warganya yang menggugat kedaulatan
Indonesia atas Timor Timur. Di dalam politik dalam negeri di
Indonesia, logika yang sama diberlakukan terhadap kasus PDI.

Seperti korupsi, kekerasan berdarah sering dikutuk dengan
kata-kata oleh banyak pihak. Namun, sekaligus sering dipraktik-
kan banyak pihak pula sebagai cara untuk mencapai kekuasaan.
Secara fakta-empiris, analisis sosiologi boleh menunjukkan de-
mikian. Masalahnya, bagaimana secara etika dan moral, hal-hal
itu harus dihadapi bila kita memang ingin berbeda dari dinosaurus.
Bukan saja karena manusia bisa bikin film tentang dinosaurus
dan dinosaurus tidak bikin film tentang kita.

* Antopolog Sosial.

D&R, 26 Juli 1997

89






