BELUM LAMA INI, KITA MENDENGAR BAGAIMANA MA-
SYARAKAT AUSTRALIA TERBELAH OLEH PERDEBATAN YANG
DIPICU OLEH SERUAN secorang anggota parlemen bernama Pauline

Hanson. Hingga saat ini, perdebatan itu masih marak, dan belum ada tanda-
tanda ia okan mereda dalom waktu dekat.

Secara singkat dan sederhana, perdebatan itu dapat digambarkan sebagai
perdebatan antara dua kelompok dalam masyarakat Australia. Yang pertama
sebagian besar terdiri dari kelas pekerja. Suara mereka secara tidak resmi
diwakili Pauline Hanson. Mereka merasa terancam oleh perkembangan ekonomi
di Australia, dan menganggap derasnya arus masuk pekerja migran dari Asia
sebagai salah satu penyebabnya. Orang-orang Asia ini dianggap ‘merampas’
kesempatan kerja yang seharusnya diperuntukkan penduduk Australia sendiri.
Pada pihak lain, ada kelompok yang menolak pemikiran seperti di atas.
Mereka bahkan malu oleh adanya svara blak-blakan dari orang seperti
Hanson. Persoalannya bukan lagi apakah yang dikatakan Hanson masuk akal
atau tidak, nyata atau mengada-ada; persoalannya, pernyataan Hanson
memalukan karena kedengarannya ‘anti-Asia’, kalau bukan ‘rasialis’. Yang
bikin lebih seru, Hanson juga membuat pernyataan yang kurang enak tentang
kaum Aboriginal di Australia. Maka tuduhan rasialisme terhadap Hanson dan
kelompoknya menjadi semakin diperkuat.

Perdebatan itu menggambarkan sulitnya posisi Australia saat ini dalam
menghadapi ledakan kapitalisme global pada masa pasca-Perang Dingin. Inilah
masa yang ditandai oleh semakin rapatnya integrasi dan kompetisi ekonomi
regional. Yang terlibat dalam proses integrasi ini tidak sama derajat dan
kekvatannya. Di masing-masing negeri ada yang kvat dan menggebu-gebu
merayakan globalisasi kapital, ada pula kaum rentan yang tergeser dan
tergencet. Secara regional, ekonomi Australia lebih membutuhkan Asia ke-
timbang Asia membutuhkan ekonomi Australia.

Paling sedikit ada tiga jenis pilihan bagi orang yang dalam posisi lemah
bila menghadapi pihak yang lebih kuat. Pertama, kalau bisa, dia lari menjauh
dan menghindari yang kuat. Tapi, di masa ini, globalisasi mempersempit ruang
bumi dan memperpendek jarak maupun waktv. Tak ada lagi tempat. bagi
pelarian semacam ini. Yang lemah dan yang kuat harus bertatap-muka, suka
atau tidak suka. ;

Maka hanya tersisa dua pilihan lain bagi yang lemah. la bisa melabrak

pihak yang lebih kuat. Pilihan ini punya nalar jelas. Hubungan yang timpang
dan integrasi yang memperparah ketimpangan itu membuat yang lemah semakin
menderita dan membuat yang kvat semakin kuat. Suara kelompok Hanson
dapat dipahami dalam posisi demikian. Mirip logika yang dipakai di Indonesia
untuk menjelaskan ‘keberingasan massa’ akibat ketimpangan sosial-ekonomi.

Pilihan lain, kalau tidak merasa yakin dapat melawan dan menang, pihak
yang lemah bisa mencoba merayu yang kuat. Mencoba mengurangi ketimpangan
itu dengan ‘kerjasama’. Misalnya dengan membonceng pada yang kuat, menempel
atau menghisap keunggulan yang kuat — supaya keunggulan ity bisa menular
pada yang kurang kuat, bukan dengan membuat jorak atau memusuhinya. Di
Indonesia, atau di mana pun, ada cukup banyak kelompok sosial seperti itu.

Semua itu menyarankan bahwa pertikaion yang dipicu Hanson bukan
sesuatu yang unik di Avstralia. la bisa hadir di mana pun. Dua pilihan yang
ekstrem di Australia itu sedikit banyak menjelaskan terbentuknya dua kubu
yang bisa berbaku-hantam di Negeri Kangguru itu. Masing-masing punya alasan
yang sama-sama nalar dan rasional.

Gejala Hansonisme sebenarnya bukan persoalan rasialisme. Juga bukan
anti-Asia. Ini adalah persoalan ancaman pengangguran versus ambisi untuk

ARIEL
HERYANTO

memperebutkan pasar Asia. Orang seperti Hanson ada di mana-mana. Mereka
datang dan pergi dalam sejarah. Namun masalah sosial yang membentuk sosok
mereka, melambungkan popularitas mereka jauh lebih awet. Memuji atau
memaki individu seperti Hanson javh lebih mudah ketimbang memahami
kesenjangan sosial yang menjadi dalang utama huru-hara Hanson.

Kecaman kelompok Hanson terhadap Asia berlangsung bersamaan dengan
merebaknya iklan di Jakarta untuk berwisata, berkuliah, atau menanam modal
di bidang properti di Melbourne, Sydney, atau Perth. Walav saling bertentangan,
baik kelompok Hanson maupun para pedagang Australia itu cuma sibuk cari
rezeki dan nafkah.

Sementara itu, di kalangan politikus Australia sedang berlangsung kampanye
‘melek Asia’. Dalam rangka merayu para penguasa politik di Asia, para politikus
Australia ini tidak segan-segannya menjadi agen propaganda tentang nilai-nilai
Asia atau kebudayaan Timur yang unik. Mereka menjadi pembela sejumlah represi
politik oleh rezim di Asia terhadap gerakan prodemokrasi dan kaum buruh.

Kedua pilihan sikap terhadap Asia itu tidak sepenvhnya merupakan pilihan




bebas bagi siapa pun. Tidak semua orang Australia dapat, walau pun ingin,
memetik buah dari suaty kerjasama politik dan ekonomi dengan negeri-negeri
yang makmur di Asia. Peluang itu lebih terbuka bagi sebagian elit Australia.
Peluang itu tidak tersedia bagi kebanyakan kaum pekerja kasarnya.

Tetapi itu baru sebagian soja dari penjelasan terbelahnya masyarakat
Australia dalam kaitan dengan Hanson atau pun prospek kerjasama dengan Asia.
Itu baru penjelasan yang melulu ekonomistik. Ada faktor-faktor lain yang tak
kalah penting bermain di sitv. Misalnya sejorah, budaya, dan moradlitas.

Perlu diingat, misalnya saja, tak semua elit politik di Australia mempunyai
wawasan yang bertentangan dengan Hanson. Mereka kurang suka melihat
derasnya arus migrasi dari Asia karena alasan-alasan non-ekonomi. Salah
satunya, kegandrungan berkiblat pada kebudayaan Eropa. Sebaliknya, tak
semua kelompok ekonomi lemah di Australiac mendukung Hanson.

Moralitas modern mendidik mereka untuk menolak rasialisme dengan
alasan apa pun. Juga ekonomi. Mereka mempunyai harga diri yang tinggi
berkat peradaban yang menghargai harkat manusia dan kebhinekaan rasial
dan budaya. Hansonisme tidak cocok dengan ajaran moral itu.

Yang tak kalah menarik dari ramai-ramai Hanson itu adalah reaksi di
kalangan masyarakat Asia sendiri. Karena merasa di atas angin, secara
ekonomi, tak kurang-kurangnya orang Asia yang membusungkan dada sambil
menegakkan dagu. Dengan nada mencemooh, mereka menunjuk peristiwa
Hanson sebagai bukti bukan saja akan rasialisme ‘bangsa’ Australia, tetapi
juga sebagai bukti seakan-akan Australia lebih rasialis ketimbang bangsa Asia.

Mata tidak perlu dibuka lebar-lebar untuk memahami bahwa rasialisme
di Asia tidak kurang parah —ijika bukannya lebih parah— ketimbang di
Australia. Tapi karena Asia sedang berjaya secara ekonomi, kasus Hanson
lebih banyak disorot, bangsa Australia didudukkan sebagai tersangka dan
Asia menjadi hakimnya.

Ini mengingatkan kita akan kasus ASEAN dan status keanggotaan bagi
Kamboja. Konon, keanggotaan Kamboja ditunda gara-gara terjadinya adu
kekuatan politik yang mengandalkan kekerasan —bukan hukum dan
konstitusi— di negara itu. Kalau benar ini menjadi alasan yang penting
bagi kriteria keanggotaan ASEAN, ada baiknya kita cari cermin untuk para
anggota pendiri ASEAN sendiri. Nilai ganda seperti itu bukan semata-mata
dipraktekkan ASEAN. Pemerintah Amerika Serikat ikut-ikutan mempersoalkan
masuknya Myanmar ke dalam ASEAN karena pelecehan hak-hak asasi
manusia di sana. Seakan-akan ASEAN terdiri dari kumpulan negeri yang
menghormati hak asasi.

Orang seperti Hanson banyak berkeliaran di berbagai wilayah Asia.
Dengan bersemangat mereka mengumbar kebencian pada segala yang serba
‘asing’, khususnya ‘Barat’. Di Australia Hanson menjadi olok-olokan, sum-
ber noda yang memalukan negeri, dan sasaran kemarahan masyarakat. Di
Asia, orang-orang seperti Hanson tak menimbulkan kontroversi. Malahan
tidak sedikit yang menampilkan mereka sebagai tokoh yang berjiwa nasionalis,
pahlawan, dan terhormat!

Australia tampaknya sedang melakukan sebuah mission impossible. Di
satu pihak ia ingin membuang sebuah identitas lama dan beban sejarah,
di pihak lain mencoba membangun identitas barv. Di satu pihak Australia
mencoba sekuat tenaga untuk membersihkan diri dari sikap rasialisme
seperti yang dipamerkan Hanson. Pada saat yang bersamaan, mereka
mencoba untuk meng-Asia-kan diri, bukan saja secara ekonomi, tetapi juga
kebudayaan. Bagaimana proyek itu bisa tercapai jika Hansonisme bukan
lawan dari nilai-nilai Asia, tetapi merupakan bagian yang tak terpisahkan
dari nilai-nilai Asia itu?

Penulis, pengajar di Southeast Asian Studies Programme, National University of

Singapore.






